
© 2010 Gedenkstätte Deutscher Widerstand 
 

     Gedenkstätte Deutscher Widerstand 

 
Kurt Scharf 
„Und wer ihn annimmt, der bleibt nicht, was er ist.“ 
Gedenkpredigt von Bischof Dr. Kurt Scharf in der evangelischen Kirche von 
Flossenbürg am 9. April 1970  
 
 
Liebe Gemeinde, liebe Brüder und Schwestern! 
Ich habe in diesem Gottesdienst Grüße verschiedener Herkunft zu überbringen, in 
diesem Gottesdienst, der von der Kirchenleitung der evangelisch-lutherischen Kirche 
in Bayern veranstaltet wird - gemeinsam mit den kirchlichen Werken in eurem Lande, 
der bayrischen Pfarrerbruderschaft und dieser Gemeinde, der Gemeinde von 
Flossenbürg selbst. Ich bringe die Grüße des Rates der evangelischen Kirche in 
Deutschland, der uns miteinander entsandt hat, den Moderator Professor Dr. Niesel, 
der zur Zeit der Vorsitzende des Reformierten Weltbundes ist, und mich, der ich als 
der Vertreter des Vorsitzenden des Rates, eures Landesbischofs, gekommen bin. Er 
selbst kann infolge seiner Erkrankung heute leider nicht unter uns sein. Und ich 
bringe die Grüße der Berliner Kirchenleitung aus Ost und West. Am gleichen Tage 
findet in Ostberlin auf Veranlassung der Berliner Kirchenleitung auf dem 
Dorotheenstädtischen Friedhof eine Gedenkfeier statt, in der Bischofsverwalter 
Generalsuperintendent Dr. Schönherr, ein Schüler Dietrich Bonhoeffers, die 
Gedenkrede hält. Dabei denken wir drüben und hier nicht nur an den einen, unsern 
Bruder Dietrich Bonhoeffer, und sein geistiges und theologisches Erbe. Wir 
gedenken derer, deren Namen heute Vormittag genannt worden sind, und wir 
gedenken der andern, die in diesen Tagen vor 25 Jahren in Berlin ermordet worden 
sind, Claus Bonhoeffers und Schleichers, Johns, von Dohnanyis und all der anderen 
Märtyrer des politischen und kirchlichen Widerstandes aus der Zeit des furchtbaren 
Terrors, der Zeit, in der finstere Nacht über unserm deutschen Vaterland lag. Ich 
grüße euch von denen drüben und wir grüßen hinüber zu ihnen, die in Ostberlin 
beieinander sind als Christen und als Deutsche und als Glieder der so besonders 
betroffenen Familien. 
Wir haben unsere Feier unter die Kirchenjahresbibellese vom heutigen Tag gestellt. 
Das ist ein Abschnitt der Heiligen Schrift, der wie eine Antwort klingt auf eine Frage, 
die sich Dietrich Bonhoeffer in einem seiner Gedichte während der Haft im Berliner 
Militärgefängnis gestellt hat. Es ist die Frage, die den Menschen in seiner Tiefe trifft, 
im Zentrum seines Wesens. Es ist die Frage nach der Identität der eigenen Person: 
Wer bin ich? Wie Bonhoeffer in seinem Gedicht, so schildert hier Paulus sich selbst 
als einen gespaltenen Menschen: „Ich bin zwei Menschen, ich bin unter den Sündern 
ein vornehmlicher, ich war ein Verfolger, ein gewalttätiger Kämpfer gegen die 
Gemeinde Jesu, ein Lästerer seines Namens, und ich sündige auch weiter, schwerer 
als viele, häufiger als alle - gegen meinen Herrn.“ Paulus sagt dies in der Mitte des 
Textabschnittes, den ich verlesen habe, von sich in der Zeitform der Gegenwart: „Ich 
bin der vornehmlichste Sünder.“ Und er sagt es mit Nachdruck. Zugleich dankt er 
unserem, dem gemeinsamen Herrn Jesus Christus dafür, dass dieser ihm Treue 



2 
 

© 2010 Gedenkstätte Deutscher Widerstand 
 

zugetraut hat und zutraut, ja dass er gerade ihn in seinen Dienst genommen und ihn 
stark gemacht hat. Er weiß von sich selbst, - auch dies weiß er gerade von sich -: er 
ist einer, an dem die Treue und Liebe Jesu über die Maßen reich in Erscheinung 
getreten sind. Er ist ein Begnadeter von vielen anderen, der sich als solcher bewährt. 
Die zwei Menschen sind einer in ihm, sie gehören zueinander, sie sind fest und 
unlöslich ineinander verfugt. Bonhoeffer fragt in dem Gedicht, das ich genannt habe: 
Bin ich vor Menschen ein Heuchler, ein Heuchler der Gelassenheit, des Mutes, der 
Zuversicht und vor mir selbst ein verächtlich wehleidiger Schwächling, müde und leer 
zum Beten, zum Denken, zum Schaffen, matt und bereit, von allem Abschied zu 
nehmen? Und dann antwortet er in der letzten Zeile seines Gedichtes, eben wie 
Paulus in dem Abschnitt für den heutigen Tag: „Wer ich auch bin, Du kennst mich, 
Dein bin ich, o Gott.“ 
Liebe Brüder und Schwestern, auch im Motiv der Selbstbeurteilung, der 
Selbstdarstellung stimmen beide überein. Paulus schreibt, was er da von sich selber 
bekennt, an seinen Schüler und Freund, den jungen Freund Timotheus, der ihm 
selbstlos wie kein anderer verbunden war und ihm ins Martyrium hinein beispiellos 
die Treue gehalten hat, ihm dem einsam gewordenen, dem von den anderen 
verlassenen Apostel. Er schreibt an den Schüler und Freund, nicht nur, um sich 
einem mitfühlenden Herzen anzuvertrauen, nicht nur in dem Wunsch: ein Mensch 
soll teilhaben an meiner inneren Not, sondern er schreibt das alles in erster Linie, um 
an dem eigenen Fall Gottes Handeln mit den Menschen überhaupt zu 
demonstrieren. Er weiß, er ist ein ungewöhnlicher Fall, er ist eine Ausnahme unter 
den Menschen Gottes, aber gerade den ungewöhnlichen Fall hat Gott zum Modellfall 
gemacht für die anderen. „Gott hat an mir vorbildlich dargestellt, was für Menschen 
künftig zum ewigen Leben kommen können. Sogar solche Menschen wie ich!“ Das 
ist der wesentliche Inhalt dieser Sätze aus dem Brief des Paulus an Timotheus. „Die 
ganze Fülle seiner Langmut hat Gott gerade an mir erweisen wollen, dem 
untauglichen Objekt. Darum hat er eben mir die Verkündigung der Frohbotschaft 
anvertraut, der Frohbotschaft von der Herrlichkeit des allein seligen Gottes.“ Paulus 
dankt für das Wunder seines Lebens, das ihm zuteil geworden ist, weil Jesus daran 
zeigen will: kein Mensch braucht sich für verloren zu halten, wirklich keiner! 
In ähnlicher innerer Haltung sind die Gefangenschaftsbriefe von Dietrich Bonhoeffer 
verfasst. Sie gehen zum allergrößten Teil an den Freund, der unter uns ist, Eberhard 
Bethge. Sie wollen auch teilgeben. Er vertraut sich in ihnen dem an, der vor allen 
anderen ihn verstehen wird. Aber er tut dies auch immer zugleich, um 
kundzumachen, wie Gott an ihm exemplarisch handelt. Der Empfänger der Briefe 
und durch ihn der Kreis der Freunde und der Familie, ja die Gemeinde als ganze, sie 
sollen es hören: „Was mir da widerfährt an Erbarmen Gottes in meinem Sonderfall, - 
all das Besondere, das ganz Subjektive und Individuelle, - es hat exemplarische 
Bedeutung für den Christenstand, für die verfolgte Gemeinde, für die Gemeinde in 
kommenden Generationen.“ Dietrich Bonhoeffer denkt in seiner Einsamkeit, in der 
besonderen Lage seiner Gefängniszelle, in die Zukunft der Kirche voraus. Er tut dies 
- wiederum wie der Apostel -, indem er dabei zurückblickt auf die Vergangenheit 
seines individuellen Lebens. Aus dem Theologen, dem Theologie Gedankenspiel 
war, eine spezifische, geistige Leistung aparterer Art, besonderer und absonderlicher 
als Forschung und Spekulation in einer der anderen Geisteswissenschaften ihm 
erschienen, aus dem Theologen, der als junger Student der Theologie, auch noch als 
Dozent der Theologie - so schildert er seinen Werdegang - kaum persönlich Umgang 
mit dem Worte Gottes hatte, der nicht oder selten betete, der nicht beten konnte, ist 



3 
 

© 2010 Gedenkstätte Deutscher Widerstand 
 

ein Zeuge geworden demütigen Glaubens, ein Bote, dem nur die Botschaft am 
Herzen lag, dem es nur um die Botschaft seines Herrn ging, ist ein Jünger geworden, 
der ganz gering denkt von der eigenen Leistung, von dem, was er entdeckt und was 
er von sich aus zusammengefügt und errichtet, entworfen, gedeutet, geurteilt hat. Er 
schreibt geradezu panegyrisch von dem, was er anderen verdankt. Auch die Kraft 
der Treue im Martyrium empfindet er als ein Geschenk der anderen an ihn, der 
anderen, die ihn umgeben und die für ihn einstehen im Gebet. Er nimmt im Gebet 
Gutes und Böses mit Dank an aus der Hand des Herrn, von dem her er denkt, neben 
dessen Leiden in der Welt er sich vorfindet, neben dessen Leiden er steht und 
stehen will und von dem und dessen Leiden zu reden und zu schreiben der Sinn und 
der Inhalt allen Lebens ist. Und mitten in solchem Dank und solcher Ergebung ist 
dann eben auch wieder und wieder zu lesen: „Keiner ist verloren, keiner darf 
aufgegeben werden, weil er ohnmächtig und schwach gegenüber der Welt ist, 
gerade darum weil einer schwach ist, hilft ihm Gott; er hilft mir und allen.“ 
Liebe Gemeinde, Paulus beendet sein Bekenntnis mit einer Doxologie, mit einem 
jubelnden Lobpreis, mit einer Doxologie, auf die er das Amen der Gemeinde 
erwartet. Das Amen, das ich am Ende der Textlesung gesprochen habe, steht im 
Text, mitten im Briefe des Paulus an Timotheus. Es gehört zum Predigttext selbst. 
Paulus preist den Gott, der vernichtet und neu schafft, der ein Weltzeitalter auf das 
andere folgen lässt, - er nennt ihn den König der Weltzeitalter, - der die Geschichte 
auf ein Ziel hinlenkt, auf die Weltvollendung. Dies ist eben der Lobpreis, den ich 
mithöre in allem, was Bonhoeffer uns hinterlassen hat und was er war. So habe ich 
ihn vor Augen - als den, der bekennt und singt mit der Gottesgemeinde aller Zeiten. 
Sein Leben ist ein einziger Jubelruf: „Alles Leben kommt von dem Unvergänglichen: 
unsichtbar ist er für unseren irdischen Blick, weil bei ihm die Fülle der Herrlichkeit ist. 
Die Fülle des Lichtes vermögen wir nicht zu ertragen, nicht einmal zu ahnen, aber wir 
werden sie sehen, wir werden an ihr teilhaben.“ 
Liebe Gemeinde, und nun wende ich Gottes Wort zu uns hin: Der einzigartige Gott, 
der allein, der schlechthin einzige, bedient sich der ungewöhnlichen Fälle, um zu 
zeigen, dass er jeden von uns beschenken, jeden von uns verwandeln, zerstören 
und neu schaffen und in den Dienst nehmen will für die Frohbotschaft seiner 
Herrlichkeit: die Religiösen und die Religionslosen, den Paulus und den Dietrich 
Bonhoeffer, die störrische, rebellierende, gewalttätige, innerlich oft so haltlose 
Jugend und die verständnislosen, oft hart geprüften und starr gewordenen Alten und 
Älteren. Er will alle! Und wer ihn annimmt, der bleibt nicht, was er ist; er wird dein, o 
Gott! 
 
Amen. 
 
 
 


